
La symbolique du 27 mai
ÉCRIT PAR LA RÉDACTION

27 mai 2016

La date devenue mémoire de l’abolition de l’esclavage a tardé à mobiliser.
Le 27 mai est désormais une institution en Guadeloupe.

”  La  commémoration  de  l’abolition  de  l’esclavage  par  la  République
française et celle de la fin de tous les contrats d’engagement souscrits à la
suite  de  cette  abolition  font  l’objet  d’une  journée  fériée  “.  La
commémoration de l’abolition de l’esclavage est fériée depuis la loi du
30 juin 1983, modifiée par la loi du 21 mai 2011. Les célébrations de
grande am- pleur datent toutefois d’une quinzaine d’années. En dépit du
décret officiel (n° 83-1003 du 23 novembre 1983) fixant la date du 27 mai
pour la Guadeloupe, ce jour a longtemps été boudé par la population. Ce
fut  l’affaire  d’associations  culturelles  ou  d’organisations  nationalistes.
2 001 a marqué un tournant. Le 27 mai cette année-là, Michel Madassamy
entre  avec  un  groupe  de  sympathisants  dans  le  restaurant  Quick  de
Bergevin : le syndicaliste de l’UGTG en demande la fermeture immédiate,
au motif de commémoration de l’abolition de l’esclavage. Face au refus le
restaurant est saccagé. Aujourd’hui, rares sont les entreprises qui ouvrent
un  27  mai.  Quant  aux  collectivités  locales,  elles  sont  de  toutes  les
initiatives symboliques. Selon Jean-Pierre Sainton, il s’en est fallu de peu
pour que le 27 mai passe inaperçu. Interrogé le 23 mai par téléphone,
l’historien soutient que sans les travaux de Jacques Adélaïde Merlande, la
date  du 27 mai  serait  demeurée  inconnue :  ”  Le  gouvernement  s’est
longtemps attaché au 27 avril. Ce jour correspond à la date d’adoption du
décret d’abolition. Il précise que cela aurait pu être une date choisie entre
juin et août 1848. La révolte des esclaves prête à embraser toute l’île a
conduit  le  gouverneur  Layrle  à  anticiper  les  modalités  d’abolition.  En
Guadeloupe, le mois de mai rappelle le sacrifice de Delgrès en mai 1802. Il
fait mémoire de la révolte des esclaves de 1 848 qui a conduit à l’abolition.

Moi, Andrée Nata descendante d’esclave et fière de l’être

”  Surprise  par  l’annonce  de  l’abolition  de  l’esclavage,  Clara  Messa

https://lecourrierdeguadeloupe.com/la-symbolique-du-27-mai/


retourne sur l’habitation de ses anciens maîtres “. Andrée Nata a raconté
au Courrier de Guadeloupe avec lucidité et sans affect la traversée d’un
siècle et demi de sa famille dont les ancêtres ont été des esclaves.

“Vous savez, depuis qu’on parle de réparations, tout le monde veut se
trouver un ancêtre esclave. Il y a 40 ans tous les nègres se cherchaient un
ancêtre blanc. ” Andrée Nata, les 86 ans alertes, cheveux poivre et sel,
peignés en brosse, assène sa vérité et s’esclaffe. ” C’est fou cette histoire
d’esclavage  ”  poursuit-elle  en gravissant  les  marches de l’escalier  qui
mène à son salon. Pharmacienne à la retraite, Andrée Nata a de qui tenir.
Ses deux parents étaient médecins. Sa mère a été la première femme
médecin  noire  de  Guadeloupe.  Elle  prononce  distinctement  deux
patronymes : ” Hyppolite Yacou et Clara Messa “. Ce sont les père et mère
des grand-père et grand-mère de son père. “ Mes ancêtres esclaves ont
depuis toujours été identifiés et assumés “. Volubile, la Dame s’est assise
sur une chaise au bord d’une petite table et farfouille parmi de vieux
papiers. “ Voilà Clara Messa “. Elle a sorti d’une grande enveloppe en
papier kraft, la photo d’une vieille dame assise, habillée d’une robe, qui la
couvre jusqu’aux pieds. Un document. Andrée Nata explique que son père
racontait souvent qu’il tenait de son père l’histoire de cette Clara Messa.
Histoire qui lui avait été contée par sa grand-mère. Au jour de l’abolition
de l’esclavage Clara Messa qui était esclave sur une habitation à Sainte-
Rose était partie vendre du charbon de bois sur une barge à Pointe-à-Pitre.
” C’est là qu’elle apprend la nouvelle. Au son de caisse. Selon les propos
de mon père, elle ne sait que faire. Elle va tout bonnement retourner sur
l’habitation à Sainte-Rose “. Hyppolyte Yacou lui aussi esclave, épousera
Clara Messa.

Victor Schœlcher et Félix Éboué

Quant au patronyme Nata, il est attribué à l’abolition de l’esclavage en
1 848 sous le matricule 2952 à celle qui porte le prénom de Lina. Ses
enfants hériteront du nom. L’histoire aussi simple soit-elle ne convainc pas
Andrée Nata. Assise dans son immense salon, parmi ses meubles anciens
en  bois  massif,  Andrée  Nata  secoue  la  tête  avant  de  reprendre  d’un
souffle. ” Mon père m’a dit que la mère de son père était née Plantin. Son
père se prénommait François, il y a les prénoms de tous les Nata sauf celui
qui est âgé d’un an et à qui les papiers ne donnent pas de prénom “. Et



alors ? lui fait-on remarquer. ” Je dis que Clara Messa avant de rencontrer
Hyppolyte Yacou a sûrement été victime d’un viol dans les champs de
cannes. Comme beaucoup à l’époque “. Et Inutile de lui souligner qu’elle
prend là un raccourci. Elle poursuit aussitôt : “ Je remarque que de Plantin
personne ne parle jamais dans la famille. C’était  l’époque, non? Je n’en
éprouve aucune honte.”Andrée Nata a aussi un autre compte à régler.
C’est le déni subi par Victor Schœlcher. ” Moi j’en ai bu tous les jours du
Schœlcher. Mon père en parlait tout le temps. Il a d’ailleurs dédié sa thèse
de médecine à l’alsacien et à son ancêtre esclave Clara Messa. Ce n’est
pas parce qu’il y a eu les nèg mawon que Schœlcher n’a rien fait “. Dans
les souvenirs d’Andrée Nata, il y a aussi Félix Éboué : ” Mon père a été
décoré de la légion d’honneur par le gouverneur. Le point de ralliement de
tous ces gens-là c’était la franc-maçonnerie. ”

Les élèves des trois continents conjurent le commerce triangulaire

Ils sont Nantais, Guadeloupéens, Surinamiens Sénégalais. Accompagnés
de leurs professeurs, ils ont décidé de partager leurs connaissances, leurs
expériences,  leur culture afin de mieux appréhender le phénomène de
l’esclavage.

” Nous ne voulons pas enseigner la mémoire. Nous voulons transmettre
l’histoire. ” Karine Sitcharn professeur d’histoire au lycée Jardin d’Essai
aux Abymes ne lâche pas le sujet. Depuis un an, elle travaille avec ses
élèves sur le thème de “ la traite négrière, l’esclavage et leurs héritages ”
en collaboration avec Elise Ndo- bolle elle aussi professeur et ses élèves
du collège Libertaire Rutigliano de Nantes. Le collège CEM Camberene du
Sénégal, et le lycée du Surinam sont associés au projet. Mardi 24 mai,
gare  maritime  de  Pointe-à-Pitre,  les  professeures  et  une  quarantaine
d’élèves, âgés de 13 à 16 ans se rendent à Marie-Galante. Karine Sitcharn
parle avec la passion de ceux qui osent. ” Dans cette aventure, Je n’ai pas
des  élèves  ordinaires.  J’ai  des  chanteurs,  des  danseurs,  des  artistes
peintres, des écrivains ” insiste-t-elle. En attendant la traversée, les élèves
donnent volontiers leur avis sur l’expérience qu’ils sont en train de vivre.

Un rythme soutenu des visites

Chloé commence par une boutade :  ” Nous sommes souvent en sortie
rigole-t-elle avant de se reprendre, c’est une véritable expérience. “. Tracy



enchaîne  ”  j’ai  surtout  été  marquée  par  les  différentes  formes  de
résistances des esclaves au rang desquels on trouve la fuite et le suicide “.
Astrid  croit  déceler  dans  tout  ce  qu’elle  a  vu et  appris,  pourquoi  les
Guadeloupéens sont aussi attachés aux plantes médicinales. Tandis que
Déborah n’a qu’une hâte : connaître l’origine de ses parents. Elle confie
qu’elle était venue dans cette classe patrimoine à reculons et plutôt pour
la danse. Aujourd’hui, elle n’éprouve aucun regret. Les élèves de Nantes
plus jeunes, puisqu’au collège, sont dans le même état d’esprit. Inigy est
content de découvrir un nouveau pays, lui qui n’avait jamais voyagé. Sonny
est enchanté : ” Nous avons appris beaucoup. Je retiens surtout la visite au
Mémorial ACTe. Nous allons pouvoir comparer avec ce que nous avons
visité à Nantes  ”  conclut-il.  Karine Sitcharn indique que les élèves de
Nantes  font  preuve  d’une  grande  ouverture  culturelle.  Après  Marie-
Galante les acteurs de l’opération investissent d’autres lieux pour d’autres
expériences pédagogiques : Les archives départementales, le Fort fleur
d’épée, la route de l’esclave en Grande-Terre. Un rythme soutenu jusqu’au
départ des Nantais dimanche 29 mai.

REACTIONS

Serge Plaucoste : ” Le diocèse n’a rien prévu “, Prêtre du Prado et
curé de Port-Louis

“ L’Église en Guadeloupe est déconnectée de la vie et de l’histoire des
Guadeloupéens. Or, si la tête ne se sent pas concernée, le corps ne le sera
pas. Il  n’y a rien de prévu au niveau du diocèse. C’est David Macaire
l’archevêque de Martinique qui a composé et proposé une prière intitulée
” Neuvaine de prière pour la guérison des blessures de l’esclavage “. Elle a
débuté  le  18  mai  dans  les  trois  départements  français  d’Amérique  et
s’achèvera le 27. Je considère que je ne puis être prêtre en dehors de mon
peuple.  Je  vais  donc  à  titre  personnel,  prendre  part  à  certaines
manifestations  qui  auront  lieu  le  27  mai  “.

Serge Nouy : ” J’appartiens à l’humanité “, Chef d’entreprise

“ Je considère que l’esclavage est une abomination. L’homme a toujours
profité  de  plus  faible  que  lui.  L’abolition  de  l’esclavage  est  un  acte
essentiel. Il fallait bien que cela cesse et cela n’aurait jamais dû exister. Il
faut  commémorer.  S’arrêter  un moment,  se  recueillir,  se  souvenir.  La



commémoration  me  concerne  parce  que  je  suis  un  homme  et  que
j’appartiens à l’humanité. Les gens les plus simples sont à mon avis les
plus importants.  Si vous supprimez l’éboueur et la femme de ménage,
considérés trop souvent comme insignifiants, toute la société en pâtira.
Personne n’est supérieur à personne. C’est mon schème de vie “.

VOX POP

” Que ferez-vous la journée du 27 mai ? “

Steve Romer, 33 ans, électricien, Gosier

” Je ne vais rien faire de particulier, juste me reposer. C’est dommage que
ce ne soit pas la même date dans l’Hexagone, je ne vois pas pourquoi c’est
le 10 mai là-bas. J’ai visité le Mémorial ACTe la semaine dernière et ça m’a
permis de comprendre des choses, mais je n’aurais pas dû y emmener mon
jeune fils, car la visite est longue ! En tout cas, c’est bien qu’on soit les
seuls à avoir un musée sur l’esclavage. ”

Micheline Déméa, 58 ans, infirmière, Les Abymes

” C’est vrai que c’est notre histoire, mais en Guadeloupe, on met toujours
le  côté  négatif  en  avant.  Il  faudrait  fêter  l’abolition  de  l’esclavage
sereinement, avec recueillement. On pourrait faire des conférences avec
des historiens, pour parler du côté positif de l’abolition. L’esclavage, ça
nous révolte quand on y pense, mais il ne faut pas qu’on revienne à cette
question dès qu’il y a une grève ou un conflit social. ”

Rémy Ramin, 31 ans, photographe, Abymes

” Nous jeunes, on ne se soucie pas assez de cette commémoration. Je le
déplore. Nous sommes trop enfermés dans un système de communication
visuelle. Nous promotionnons toutes sortes de fêtes importées souvent en
raison de  leur  caractère  commercial  comme Halloween.  Aucun centre
commercial  n’a  jamais  promu  la  commémoration  de  l’abolition  de
l’esclavage.  Vous  direz  qu’ils  ne  se  sentent  pas  concernés…  ”

Patrick Hasbun, 54 ans, cadre dirigeant, Gosier

” Les gens utilisent le 27 mai comme un jour de congé. Pas comme un jour
de recueillement. C’est un tort parce que nous perdons les valeurs et les



traditions du pays. Il y a 30 ans est-ce qu’un centre commercial aurait
ouvert  un  Vendredi  saint  ?  Nous  avons  pourtant  tout  pour  faire  :  le
Mémorial ACTe devrait être le lieu privilégié où organiser un événement
avec des historiens, des philosophes et une grande communion. ”

Joélène Pougeol, 17 ans et demi, en Terminale, Sainte Rose

” Je souhaite qu’un grand événement qui réunirait tous les Guadeloupéens
soit organisé. L’idée c’est de se rappeler de tout ce qui s’est passé. Nous
bâtirions une grande fresque historique. Un buffet géant gratuit devrait
être organisé. Nous pourrions réunir un nombre conséquent de personnes.
L’événement aurait de l’ampleur et attirerait l’attention du monde entier.
Nous devons nous donner les moyens. ”

INSOUMISSION

Sur les traces des nèg mawon

70  randonneurs  ;  trois  heures  de  marche.  Vendredi  dernier,  le  Parc
national a organisé une excursion nocturne sur le thème du marronnage
des esclaves. Reportage.

Sur le sentier boueux de Bras-David, à la lumière des ” chal touné ” en
bambou confectionnés quelques instants plus tôt dans l’atelier animé par
les  agents  d’accueil  de  la  Maison  de  la  forêt,  les  70  randonneurs
remontent le temps… Ce vendredi 20 mai, le Parc national de Guadeloupe
a organisé pour la 3ème fois une sortie nocturne sur les traces des nèg
marron, depuis l’aire de pique-nique de Corossol, à mi-chemin de la route
de  la  Traversée.  Une  partie  de  la  forêt  qui  était  un  haut-lieu  du
marronnage, car elle était située à proximité des habitations coloniales de
Vernou et Prise d’eau.

Au cœur de cette forêt primaire luxuriante, entourés du chant des oiseaux
et du coassement des grenouilles, cernés par les insectes volants, l’odeur
de pétrole des flambeaux arrivant à leurs narines, les participants se sont
mis dans la peau de ces anciens esclaves, un bandeau rouge ceint sur le
front, pour une marche de trois heures. On pouvait presque entendre le
son des tambours fabriqués en bois de caconnier, qui permettaient aux
camps de nèg mawon de communiquer entre eux… ” Les esclaves insoumis



pouvaient se battre de différentes façons : faire la grève du zèle ou saboter
les moulins avec le ” figuier maudit “, mais la plus belle manière était le
marronnage. Aujourd’hui, on retrouve encore des traces de leurs réduits “,
raconte Patrice Segretier, guide de haute montagne.

Le marronnage a commencé par l’esclavage

Les esclaves avaient différentes façons de marronner, mais le faisaient
aussi pour des raisons variées : ” Les esclaves créoles, qui étaient nés
esclaves dans les habitations, pouvaient marronner quand ils étaient mal
nourris ou fouettés, ou juste la nuit pour aller voir leur famille dans une
autre habitation “, explique David Nazaire, guide de haute montagne. ”
Les ” bosals “, capturés en Afrique, dont certains étaient de lignée royale,
maronnaient,  eux,  pour  la  liberté.  Ils  arrivaient  avec  leurs  pratiques
africaines :  dialecte,  sorcellerie,  utilisation des plantes médicinales.  Ils
étaient aussi polygames, mais avec un système matrilinéaire : les femmes
ne se déplaçaient jamais dans le camp de leur mari “. Le marronnage en
Guadeloupe a commencé dès l’arrivée des premiers esclaves : en 1656,
Jean Leblanc et Pèdre étaient déjà les chefs d’une petite bande qui a semé
des troubles  entre  Basse-Terre et  Capesterre.  Capturés  et  jugés,  Jean
Leblanc a été écartelé, et ses compagnons écorchés vifs. Au début, “ les
premiers nèg mawon sont redevenus captifs des Amérindiens Kalinago,
avant d’avoir un ennemi commun et des histoires d’amour, qui ont donné
naissance à une langue et une culture mixte : celles des Garifunas ou ”
Caraïbes noirs “ (red niggers en anglais) “.

Le camp des ” killers “

Le marronnage s’est aussi poursuivi après l’abolition de l’esclavage, les
nèg mawon continuant à vivre dans les bois de façon très organisée. Les
camps, formés de 25 à 100 personnes, avaient tous un chef nommé “ le roi
des  bois  “,  sur  les  hauteurs  de  Capesterre,  Goyave,  Trois-Rivières  ou
Deshaies, et sur l’îlet Cousteau. Ils désignaient un chef suprême appelé “
le roi des rois “. Le plus grand camp, fortifié avec des palissades et un
fossé rempli de piques, abritait 1 000 à 1 500 personnes. Dans ce ” camp
des barbus  “, les nèg mawon arboraient des bongos et se limaient les
dents en triangle : les Anglais les appelaient les ” killers “.

Des bandes de cinq à 25 nèg mawon descendaient sur les habitations



coloniales pour échanger du gommier blanc contre de la nourriture aux
esclaves, ou pour faire des razzias. Après le rétablissement de l’esclavage
en 1802, des blancs hostiles à l’esclavage les ont rejoints et leur ont donné
des renseignements pour attaquer les habitations. David Nazaire évoque
au détour d’un sentier sa rencontre il y a quelques années, avec le dernier
descendant des nèg mawon, “ tonton Lépin “, alors âgé de 82 ans, et qui
avait passé toute sa vie dans les bois, et seulement deux jours à l’école.


