
Esclavage : faut – il réparer?
ÉCRIT PAR LECOURRIERDEGUADELOUPE.COM /  LA RÉDACTION

23 mai 2014

Depuis plusieurs années les associations noires de la Caraïbe et de France
réclament pour les anciennes colonies des réparations pour le crime de
l’esclavage. Lundi 19 mai, Edouard Boulogne, Alex Lollia, Louis Dessout,
et Pierre-Yves Chicot ont accepté de débattre dans les locaux du Courrier
de Guadeloupe. Il apparaît que le crime est avéré. En revanche, la notion
de réparation divise nos quatre personnalités. Même si pour chacun, il est
question de ne stigmatiser personne.

Les débateurs

Edouard Boulogne

Édouard Boulogne et son franc-parler

Édouard Boulogne est professeur de philosophie aujourd’hui à la retraite.
Il descend d’une famille guadeloupéenne installée à Marie Galante depuis
1658. Né à Pointe-à-Pitre en 1942, il a suivi ses études secondaires au
lycée Carnot de Pointe-à-Pitre. Il est diplômé de droit et de philosophie,
Paris Sorbonne. Il a dirigé durant 32 ans le mensuel ” Guadeloupe 2000 ”
ce qui lui a valu d’être classé très à droite de l’échiquier politique. Un
positionnement qu’il conteste. Édouard Boulogne anime depuis 2007 sur le
Net, un blog bien connu en Guadeloupe ” Le Scrutateur ”

Louis Dessout

Louis Dessout, avocat et diplomate

Louis Dessout est né à Pointe-à-Pitre et appartient à une lignée d’hommes
politiques  en  Guadeloupe.  Son  père  et  son  grand-père  furent  maire

https://lecourrierdeguadeloupe.com/76-on-ne-peut-pas-faire-peser-la-reparation-de-lesclavage-sur-les-bekes/


respectivement  de  Pointe-à-Pitre  et  Baie-Mahault.  Il  a  été  lui-même
conseiller municipal à Pointe-à-Pitre. Secrétaire général adjoint au Centre
de gros de Jarry dont il supervise la conception et la réalisation à la CCI de
Pointe-à-Pitre de 1969-1974, Louis Dessout a été ensuite avocat à Paris,
spécialisé en fiscalité et droit des sociétés (1976-1979), puis diplomate à
l’Ambassade de France en Haïti de janvier 1987 à octobre 1989, et enfin
directeur commercial et des affaires européennes au Port autonome de la
Guadeloupe 1989-2008).

Alex Lollia

Alex Lollia syndicaliste, philosophe et… indépendantiste

Alex Lollia est né en Guadeloupe. Il est professeur de philosophie en poste
au lycée de Baimbridge et également secrétaire général de la centrale des
travailleurs unis (CTU). Alex Lollia n’a jamais caché ses idées politiques et
a  toujours  prôné l’indépendance de  la  Guadeloupe.  Ces  analyses  sont
toujours  empreintes  d’une  grande  cohérence  et  d’une  grande  rigueur
intellectuelle.

Pierre-Yves Chicot

Pierre-Yves Chicot, la prégnance du territoire

Pierre Yves Chicot est né en Guadeloupe, il est maître de conférences de
droit public UFR sciences juridiques et économiques de Fouillole, membre
du laboratoire de recherches et d’études sur le droit et le développement
insulaire  (CREDDI)  et  du  laboratoire  économique  appliqué  au
développement  (LEAD),  il  appartient  aussi  au  groupement  d’intérêt
scientifique  ”  groupe  de  recherches  et  d’actions  locales  en  Europe  ”
(CNRS), élu du conseil de la faculté des sciences juridiques de Fouillole,
Pierre-Yves Chicot est bien connu en Guadeloupe.

Edouard Boulogne à gauche, Louis Dessout au centre et Alex Lollia à
droite

Pierre-Yves Chicot, la prégnance du territoire



Pierre Yves Chicot est né en Guadeloupe, il est maître de conférences de
droit public UFR sciences juridiques et économiques de Fouillole, membre
du laboratoire de recherches et d’études sur le droit et le développement
insulaire  (CREDDI)  et  du  laboratoire  économique  appliqué  au
développement  (LEAD),  il  appartient  aussi  au  groupement  d’intérêt
scientifique  ”  groupe  de  recherches  et  d’actions  locales  en  Europe  ”
(CNRS), élu du conseil de la faculté des sciences juridiques de Fouillole,
Pierre-Yves Chicot est bien connu en Guadeloupe.

Édouard Boulogne à gauche, Louis Dessout au centre et Alex Lollia à
droite

Pierre-Yves Chicot :  Je n’avais pas de religion sur ce problème de la
réparation. Mais la question s’est imposée à moi après avoir vu le film 12
years a slave. Je me suis demandé s’il n’y avait pas une pertinence à poser
la question.

Le Courrier de Guadeloupe : Mais au niveau du droit strict, quelle
est la pertinence de la réparation ?

Pierre-Yves Chicot :  Si le juriste aborde cette question, il va d’abord
demander  :  quel  est  le  préjudice  ?  Quel  est  le  fait  générateur  de ce
préjudice ?  Y  a-t-il  une relation directe  entre  le  fait  générateur  et  le
préjudice ? Quand on considère que les esclaves ont subi un préjudice de
la part  des propriétaires,  on estime que ces derniers doivent réparer.
D’ailleurs,  on  sait  que  les  propriétaires  ont  été  réparés.  On  peut  le
comprendre car juridiquement l’esclave était considéré comme un bien
meuble.  Il  faisait  partie  du  système  de  production.  Il  existe  d’autres
exemples pour illustrer mon propos en droit international de l’économie. À
partir du moment où un propriétaire est évincé, on met en avant le gain
manqué  et  la  perte  effectivement  subie.  On  indemnise  sur  ces  deux
notions. La fin de la servitude cause un manque à gagner au propriétaire
et lui fait subir un préjudice. On ne va pas considérer que l’esclave puisse
être indemnisé : il ne subit pas de perte, pas de dommage économique, pas
de  gain  manqué.  On  peut  établir  des  comparaisons  en  droit  naturel.
Comparer ce qui est demandé pour la plante et les animaux aujourd’hui et
ce qui était demandé pour l’esclave hier.

Édouard Boulogne :  L’esclavage  est  un  phénomène aussi  vieux  que



l’humanité. C’est la soumission de certains hommes par d’autres dans des
circonstances particulières.  C’est un phénomène qui a existé à grande
échelle. Structuré dans l’Égypte ancienne, dans les civilisations grecques,
romaines, américaines, antillaises, dans le sous-continent indien, en Chine,
et en Extrême Orient. L’esclavage a été considéré comme naturel puisque
des esprits aussi éminents qu’Aristote (Philosophe grec de l’antiquité) –
dans une conjoncture particulière – ont estimé qu’il y avait des hommes
esclaves par nature et d’autres non. Je ne dirais pas que pour eux, les
esclaves étaient des biens meubles. D’ailleurs Platon fait découvrir des
vérités  mathématiques  à  un  jeune  esclave  qui  ne  savait  rien.  La
contradiction de cette idée d’une fatalité de l’esclavage apparaît déjà un
peu chez les Stoïciens et émerge dans les Évangiles. Cette idée est claire à
partir du siècle des Lumières, avec des philosophes qui ne joignent pas
toujours l’acte à la parole. Montesquieu auteur d’un texte magistral sur la
question avait des actions dans des compagnies négrières. Peu à peu, cet
esclavage en Occident a reculé puis a été aboli en 1794 puis en 1848. Et
s’ouvre alors une ère nouvelle, qu’on appelle ” l’ère de la réparation “.

Alex Lollia : Je pense qu’il y a tout de même une spécificité de l’esclavage
aux  Amérique  et  c’est  cela  qui  nous  entraîne  vers  la  question  de  la
réparation. Toute oppression n’est pas esclavage. Mais dans cette partie
du monde, il ne pouvait se justifier que par la négation de l’humanité de
l’esclave. Il y a dans cet esclavage ce que Césaire appelle ” Le collectif
ravalement à la bête “. Aristote fait découvrir à son esclave sa puissance
spirituelle. Mais on dénie à l’esclave des Antilles la faculté d’accéder à
cette sphère de l’esprit. C’est cela le crime. Or, s’il y a crime, on doit
reconnaître qu’il y a d’un côté des coupables et de l’autre des victimes.
Toutefois, il faut manier cela avec précaution.

Édouard Boulogne :  Je  suis  sceptique  quand  Alex  Lollia  dit  que  la
spécificité de l’esclavage des Nègres aux Antilles a été de les ravaler au
niveau de la bête en leur niant des capacités intellectuelles. Je vais me
référer au Code noir, texte maudit. Car avec tous ses défauts, il précise
que les esclaves ont droit au baptême, à la justice, peuvent se marier. Mais
le fait  que ces lois aient existé va à l’encontre de cette opinion selon
laquelle l’esclavage ici ait une spécificité bestialisante. D’ailleurs, ce n’est
pas propre à l’esclavage. Dans un camp de concentration allemand de la



Première  Guerre  mondiale,  toutes  sortes  de  nationalités  étaient
rassemblées sous la garde d’officiers. Un prisonnier russe amaigri, malade
se  jette  sur  des  ordures  et  le  soldat  allemand  le  transperce  de  sa
baïonnette en disant ” ce n’est pas un homme mais une bête “. Ce type
d’attitude est une tendance naturelle de l’humain qui au fond de lui se sait
coupable mais refoule cette responsabilité et donne à l’autre le statut de
bête pour se disculper.

Louis Dessout :  Je ne suis pas d’accord avec ce qu’a dit  Pierre-Yves
Chicot  tout  au  début  sur  le  déni  du  préjudice  à  l’égard  des  anciens
esclaves.  Le  crime  est  reconnu  par  la  commission  qui  prépare  l’Acte
d’abolition.  Gaston  Monnerville  dans  ses  Mémoires  le  rappelle.  Il  est
précisé qu’il  y  a un crime. Le texte de 1848 reconnaît  le crime et la
réparation. On veut faire croire qu’il n’a pas été prévu et qu’il n’y en a pas
eu. La comparaison avec d’autres cas est importante. Aux États-Unis, les
Noirs se sont battus pour avoir les droits civiques alors que la réparation
pour nous est : les droits civiques. Et depuis l’obtention de ces des droits,
les Noirs américains font le point sur les réparations. Le vrai problème est
le suivant. Dans quelle mesure la réparation reconnue est entrée dans les
faits ? Il faut se demander si aujourd’hui, la République ne trouve pas
intérêt à changer les termes du contrat ? Cela nous mettrait hors-jeu, et
sans indemnisation aucune. La réparation c’est l’égalité totale entre les
descendants de ceux qui ont commis le crime et les descendants de ceux
qui l’ont subi. La vraie question c’est de savoir si cette égalité est atteinte.
L’arrêt Hansen a condamné la France en 1978 laquelle avaient cantonné
les  départements  d’Outre-mer  au  Fonds  européen  de  développement
(FED). La France n’avait plus les moyens d’assumer ses responsabilités
envers les descendants d’esclaves.  L’arrêt  Hansen lui  a sauvé la mise
financière. L’Europe prend en charge le développement des départements
d’Outre-mer. Juridiquement, le problème ne se situe pas de savoir si on
doit ou non réparer car le crime est effectif et reconnu, le problème est de
savoir  si  la  réparation  a  été  effective  et  suffisante  ?  En sachant  que
l’éducation et l’instruction font partie de la réparation.

Si crime il y a, qui doit être tenu pour responsable ?

Alex Lollia : Généralement, on situe le Blanc créole, le Béké, dans la ligne
de mire.  Et là,  une injustice s’ajoute à une injustice.  Je reprends une



question essentielle  :  Vais-je  demander  à  l’homme blanc d’aujourd’hui
d’être responsable des négriers du XVIIIe siècle ? interroge Frantz Fanon
dans ” Peau noire et masques blancs “. Il  y a une solidarité entre les
générations mais elle n’implique pas la culpabilité héréditaire. Il n’est pas
juste d’imputer aux Békés et Blancs les crimes commis par leurs ancêtres.
On ne ferait que retourner l’oppression, le mépris, la haine, et le racisme.
Il y a une question que nous devons nous poser en tant qu’individus : si
nous avons bénéficié de privilèges découlant d’un système injuste, devons-
nous et avons-nous le devoir de refuser les privilèges procurés par ce
système  injuste  ?  Tous  les  Blancs  créoles  n’étaient  pas  partisans  de
l’esclavage. Le texte énoncé par Delgrès durant la rébellion a été écrit par
un Blanc créole du nom de Moreno. Ce Blanc créole à qui on a proposé un
sort plus clément que celui des rebelles de 1802 a refusé, car c’était une
trahison. La question tient de l’humanité, non de la race. La mission nègre,
si elle existe, n’est pas la réparation.

Édouard Boulogne : Sur la question de la responsabilité héréditaire, il y
a quelque chose de biblique : ” Que le châtiment retombe sur toi et sur
toutes tes générations jusqu’à la septième “. Cela dit je suis d’accord en
grande partie avec ce que dit Alex. J’ajoute que notre erreur c’est de juger
souvent les comportements et les pensées des personnages d’il y a 200
ans, avec les mœurs et les repères d’aujourd’hui. Bernard Hayot n’est pas
responsable de ce qui s’est passé il y a 200 ans. Le repentir est un vif
regret d’une faute morale avec la ferme volonté de ne plus la commettre et
dans la mesure du possible de la réparer. Je regrette que l’esclavage ait
existé, et tout ce qui a été fait.  Nous sommes marqués les uns et les
autres, les Noirs portent des traces du malaise psychologique. Mais les
Blancs aussi. Ce que je ne supporte pas, c’est que ce malaise est entretenu
par la repentance. C’est un état psychologique, voire pathologique. Il faut
s’en soigner.  Ce qui  me met en colère c’est  cette culture du malaise
essaimée par des groupes d’hexagonaux qui leur permet de mener grand
train, sans réellement agir.

Entre le repentir, la repentance et le négationnisme, la frontière
est pourtant mince…

Alex Lollia : Je ne pose pas le problème de la réparation d’un point de vue
juridique.  Pourquoi  ce  qui  est  vrai  pour  des  individus  victimes  de



dommages ne s’applique par pour des peuples ?  Il  me semble que la
question de la réparation commence par la connaissance de cet épisode
obscur  de  l’histoire.  Elle  est  nécessaire  à  la  construction  de  notre
humanité. On ne peut pas l’avoir vécue sans en porter les stigmates. Nous
avons donc besoin de cette connaissance historique. Deuxième point. Il est
nécessaire et conforme à la dignité et à la vérité que nous exigeons tous,
pour la postérité, que soit proclamées des paroles simples et apaisantes.
Cela a déjà été dit dans les textes. Mais notre mémoire est défaillante. Elle
ne doit pas être ravivée pour une revanche mais pour réapprendre notre
passé et construire l’avenir. Comment ? Malgré ce que pourrait dire Rozan
Girard  sur  les  progrès  réalisés  par  la  départementalisation  et  pour
répondre  à  Louis  Dessout,  il  subsiste  des  inégalités  criantes.  Les
économies antillaises sont quand même tenues par les descendants d’une
fraction  des  esclavagistes.  Je  n’ai  rien  contre  M.  Hayot,  mais  il  est
bénéficiaire  d’un  système  qui  a  créé  de  la  richesse.  Ces  richesses
autorisent légitimement les hommes qui vivent dans ce pays à en profiter
non  pour  se  faire  exploiteur,  mais  pour  empêcher  la  prolongation  de
l’oppression. Il faudrait que ces richesses soient partagées. Il me semble
que c’est dans la répartition de cette richesse que tout devient possible.
Une fraternité nouvelle. C’est une urgence. Ce face-à-face d’hier et qui se
poursuit  aujourd’hui  est  cruel.  Nous continuons dans une autre forme
d’inhumanité. Il faudrait que nous puissions nous rencontrer et échanger.
Enfin, il faut créer une égalité nouvelle pour tourner la page, bâtir les
conditions de la fusion déjà évoquée en 1848. C’est dans cet esprit que
j’aborde la question de la réparation.

N’est-ce pas la particularité de l’esclavage des Antilles que d’être
basé sur la couleur ?

Édouard Boulogne : Il faut appliquer la notion de crime à la totalité de
l’esclavage. Aujourd’hui s’il y avait une loi contre des acteurs actuels, il
faudrait se retourner contre les princes d’Arabie aussi. Il faut cesser de
s’emballer dans une morale de pacotille dictée par du Bernard Henri-Levy.
Les esclaves ont apporté une force de travail. Mais au début, il y a eu des
engagés,  des miséreux blancs qui  n’avaient  pas plus  de droit  que les
esclaves si l’on exempte le fouet et les châtiments corporels. Les moyens
blancs, travaillaient aussi. Il y avait la création de richesse interraciale



même si à cette époque il y avait inégalité raciale. Il y a en Haïti, mais
depuis ils ont fait des disciples, un courant que l’on appelle le noirisme. Il
a été analysé par Jacqueline Lamartinière qui est marxiste et elle dit : ”
Toutes ces fadaises n’ont qu’un but. Faire admettre aux Haïtiens que le
Blanc est l’ennemi et le Noir l’ami. ” Bref, je ne suis pas très à l’aise avec
ces choses-là. Je suppose que mon arrière-grand-père a dû fouetter un
noir. Mais je ne suis pas à l’aise avec ça. Je n’aime pas que cela ait eu lieu.

Louis Dessout : Il faut créer une société sur des bases et des valeurs
communes et Monnerville rappelle le serment de ces hordes africaines qui
sortent du Tchad et qui veulent libérer Paris. Il rappelle que, ayant payé
l’impôt du sang, collectivement les Noirs africains et arabes ont libéré la
collectivité française. Nous savons que la solidarité de l’individu n’était
pas  suffisante,  il  faut  une  solidarité  territoriale.  L’Europe  apporte  un
aménagement différent de la solidarité territoriale. Égalité économique,
réparation économique, la situation est injuste mais c’est parce que nous
avons choisi un modèle national contraire aux valeurs du socialisme avant-
guerre.

Alex Lollia  :  La  démarche de  réparation ne  saurait  se  limiter  à  des
considérations  inspirées  du  juridisme.  Elle  a  trait  à  des  questions
fondamentales : économiques, sociales, politiques et éthiques. L’exigence
de  réparation  n’est  pas  une  mission  nègre.  Si  c’est  un  crime  contre
l’humanité,  c’est  l’humanité  entière  qu’on  doit  réparer.  L’exigence  de
réparation c’est de dire que le monde n’est pas la propriété de quelques-
uns. Donner de l’argent n’est pas la question. Il faut penser humain. ” Je
n’ai pas le droit, moi homme de couleur de souhaiter la cristallisation chez
le Blanc d’une culpabilité envers le passé de ma race “. Ici je cite encore
Frantz Fanon.

Édouard Boulogne : J’approuve ce que tu viens de dire. Je suis presque
d’accord.  Alex  parle  d’un  travail  collectif  et  mondial  de  prise  de
conscience, d’analyse. Je suis pour des hommes qui font société là où ils
sont. Reposer des principes et des valeurs. Et là, nous sommes proches de
la doctrine sociale du catholicisme.



Quand le passé montre que c’est possible

Un rapide coup d’œil permet de constater que le principe de réparation
n’est pas si alambiqué que l’on pourrait le croire. Pour autant, plusieurs
questions  associées  demeurent  en  suspens  :  qui  incriminer,  comment
évaluer le préjudice, qui indemniser et comment… ? La réparation est un
ensemble de dispositifs à la foi légaux, moraux, matériels, culturels dont le
but est d’indemniser après un dommage de grande envergure, un groupe
ou ses descendants,  que ce soit  de manière individuelle ou collective.
L’idée  de  la  réparation  elle-même n’est  pas  un concept  contemporain
puisqu’il a été invoqué et appliqué aux États-Unis.

Tour d’horizon des mesures réparatrices à travers le monde

L’histoire  montre  en  effet  que  c’est  en  Amérique  du  Nord,  plus
précisément au Massachusetts, que la réparation est pour la première fois
appliquée  en  1781  où  une  esclave,  Élisabeth  Freeman,  obtient
émancipation  et  réparation  pour  ses  années  d’esclavage.  En  Russie,
également pour réparer le préjudice du servage qui a touché 25 millions
de personnes,  les anciens serfs reçoivent de leurs anciens maîtres les
maisons et les terres qu’ils occupaient. Retour aux États-Unis un siècle
après l’affaire Freeman, où est brièvement mise en place la politique ” 40
acres and a mule “. Mesure qui sera arrêtée avec l’assassinat de Lincoln.
Plus proche de notre siècle, les États-Unis payaient en 1971, un milliard de
dollars et 44 millions d’acres de terres aux populations natives d’Alaska.
En 2001, sous la pression d’associations comme le Conseil représentatif
des associations noires (CRAN) ou le Mouvement international pour la
réparation (MIR), la loi de Christiane Taubira qui reconnaît l’esclavage
comme crime contre l’humanité est votée. Si en 2012, l’État s’engage par
la voix de Jean-Marc Ayrault alors Premier ministre, à réunir les différents
ministères pour statuer, le statu quo depuis montre que la question des
réparations reste difficilement abordable en France où elle se heurte à des
interrogations à la fois morales, sociétales et légales. Lors de la journée de
commémoration de l’abolition de l’esclavage le 10 mai dernier aux jardins
du Luxembourg à Paris, François Hollande a prôné ” la paix des mémoires
réconciliées ” auxquelles il faut ” donner un avenir ” face à ” l’impossible
réparation ” des traites négrières et de l’esclavage.




