
La Toussaint : le pouvoir des morts
au cœur de notre société

ÉCRIT PAR LA RÉDACTION
1 novembre 2013

La Toussaint. Fête de tous les saints, associée à la fête des morts du jour
suivant par abus de langage et fête tout court par tradition ancestrale.
C’était jadis un vrai rituel qui se préparait plusieurs jours à l’avance et qui
se rythmait par plusieurs temps forts.

Cimetière

Les Guadeloupéens ne font pas de distinction entre la Toussaint et la fête
des morts bien que le calendrier lui, les différencie de façon claire. Pour
autant, les rituels associés à cette période subsistent encore aujourd’hui.
Les préparatifs de la Toussaint commencent au moins une semaine avant
le jour-J. ” Les proches vont au cimetière pour constater l’état de la tombe,
la brosser, nettoyer, mettre du sable dans les espaces vides autour des
tombes et commencer à la parer pour le 1er novembre. La cire est grattée
et  la  peinture refaite pour que la  tombe soit  la  plus belle  possible “,
raconte l’historien Franck Garain. La mort reste encore vécue de façon
particulière aux Antilles, les morts sont des membres à part entière de la
vie des restants et le 1er novembre est un jour pour entrer en connexion
avec eux et partager un moment à leur côté. ” Bien que la Toussaint soit
une fête catholique, elle s’empreint aux Antilles et donc en Guadeloupe, de
rites africains animistes qui sont des résidus de la foi ancestrale notre
population  “,  poursuit-il.  ”  Cela  a  donné  une  forme  de  syncrétisme
spécifique à nos îles et qui se traduit par une mise par plusieurs rites mais
surtout par des connexions que les vivants maintiennent avec leur mort
tout  au  long  de  l’année.  Par  exemple,  lors  d’un  décès,  hormis  les
funérailles, il y a la messe des 9e et 40e jours, après lesquels la famille
estime que l’âme du défunt est partie “, reprend encore Franck Garain. La

https://lecourrierdeguadeloupe.com/49-an-tan-lontan/
https://lecourrierdeguadeloupe.com/49-an-tan-lontan/


Toussaint concentre ce lien et l’exprime à travers plusieurs rituels et mises
en scène pratiquées par les familles.

Des rituels séculaires qui s’estompent sans disparaître

Pour cela, le jour de la Toussaint est vécu comme un jour de recueillement.
Sans pour autant être bouleversé, le quotidien de la famille est changé. ”
Le matin,  ou  la  veille  voire  l’avant-veille  pour  les  plus  prévoyants,  la
famille va acheter plusieurs bougies pour préparer le visite au cimetière,
mais aussi des fleurs et d’autres ornements plus personnels “,  détaille
l’historien.  Le  repas  et  l’atmosphère  également  sont  particuliers.  La
musique et toute démonstration exagérée de joie sont mal vues de tous
sans pourtant être proscrites. ” Le repas, lui aussi, aura la couleur de cette
journée de souvenir et d’hommage, les marinades ou accras sont le repas
par excellence, la viande n’est pas interdite mais les familles préfèrent
s’en priver “, décrit-il avec précision. Les familles se préparent ensuite
pour la messe et s’habillent de couleurs sobres en évitant quand même le
noir. ” Une fois l’office terminé, alors que le soir commence chacun se
rend au cimetière où les fleurs sont posées dans des vases élégants et les
bougies  posées  tout  autour  de  la  tombe  et  allumées,  à  ce  moment
commence l’échange et le moment de partage entre les vivants et les
morts “. Loin d’être effrayées et silencieuses, les familles qui illuminent
leur tombe et les ” âmes de leur mort “, comme le dit Franck Garain, vont
se rencontrer, discuter, rire. Les enfants qui sont présents eux aussi vont
jouer  autour  des  tombes.  L’atmosphère  passe  de  la  sobriété  du
recueillement, à la joie de se retrouver. ” Le cimetière est un lieu de
rencontre comme les autres, on est content de se voir, se parler et on reste
aussi  longtemps  que  l’échange  est  agréable  “,  achève  l’historien.  La
Toussaint est une fête des morts organisée et vécue par les vivants et
perpétrée  encore  aujourd’hui.  Toutefois,  le  flambeau  peine  à  se
transmettre  avec  le  détournement  de  la  nouvelle  génération  de  ses
traditions séculaires.

Quelques coutumes de la tradition funéraire guadeloupéenn
e

Fè m la soti an kaz-la



La tradition populaire estime qu’il faut 40 jours à un défunt pour accepter
son sort et s’en aller. Lors des veillées on recouvre donc tous les miroirs
pendant cette période afin que celui-ci passant devant un miroir ne soit
pas pris de l’envie de rester plus longtemps.

Zafè a couch’la

Dans le temps, les membres de la famille du défunt faisaient toujours son
lit à deux. Dans un autre cas il est strictement interdit de faire un lit à
deux. Seule justification aujourd’hui connue : ” pa krié sa ki two fó ba’w “.

Dlo a m la

Avant,  la  toilette  du mort  était  faite  sous  haute  surveillance afin  que
personne ne puisse récupérer l’eau pour en faire une essence à quimbwa.
Elle  devait  être  jetée  à  un  endroit  bien  précis.  Lequel  exactement  ?
Mystère et boule de bougie…

Pa rantré an kaz aw nenpót’ ki jan

Après une veillée, il y a quelques formalité de douane à passer avec de
rentrer  chez  soi.  Il  est  préférable  de ne pas  franchir  le  seuil  comme
d’habitude. Il vaut mieux le faire de dos. À moins que le mort vous soit très
sympathique et que vous cherchiez à l’inviter à se taper l’incruste.

Mi on ti messaj ba’w

Toujours sous haute surveillance le défunt. Lors des veillées et avant la
levée  du  corps,  la  famille  du  mort  passait  le  cercueil  en  revue  afin
qu’aucun petit papier n’y soit glissé. Au cas où les librairies soient fermées
dans l’au-delà…

Un it commercial et un effet de mode

Dans les hypermarchés, à la télévision, à la radio, dans les restaurants, les
discothèques et mêmes dans les écoles, Halloween s’est in filtré partout.
Son  arrivée  s’est  faite  par  les  grandes  enseignes  commerciales.  Ces
multinationales implantées un peu partout dans le monde ont fait un essai
gagnant à la veille des années 2000, aidées par les nouvelles technologies
qui sont devenues, en peu de temps, une vitrine sur le monde, implantées



au sein de chaque foyer. ” Ces nouvelles technologies ont fait une entrée
par effraction dans notre culture en nous apportant,  sans qu’on ne le
demande, des pratiques venues d’ailleurs “,  argumente Franck Garain,
historien. ” Halloween a pris racine grâce à son côté monstrueux qui fait
écho à certains de nos mythes sans pour autant avoir de lien avec nos
propres croyances “, complète l’historien. Tout s’est accéléré lorsque les
acteurs de l’univers de l’événementiel l’on inscrit à leur calendrier pour
ponctuer  leur  année  d’une  nouvelle  occasion  d’organiser  des
manifestations  commerciales  en tout  genre,  mais  véritable  incongruité
culturelle.  ”  La  saison  est  très  calme  une  fois  les  vacances  passées,
Halloween nous permet d’inscrire de nouveaux événements au planning
qui n’existeraient pas normalement à cause de la Toussaint “, confie David,
organisateur de soirées latines. Un aveu ! Petit à petit, sa présence s’est
généralisée au point que même les administrations, les services publics et
les  établissements  scolaires  organisent  des  activités  autour  de  cette
journée. ” Dans certains établissements, on permet même aux élèves de
porter un léger déguisement, ou on organise des jeux et des activités la
semaine qui précède la relâche pour les vacances de la Toussaint car les
élèves sont sensibles à Halloween, la peur et les monstres ils trouvent ça
ludique “, commente Kévin, professeur dans un collège. Une mode donc
que les Guadeloupéens plus ou moins grands se sont empressés d’adopter
et  d’accommoder  à  leur  sauce.  Reste  à  savoir  si  prochainement  le
31  octobre  sera  associé  à  une  promenade  ponctuée  de  ”  farces  ou
bonbons ? “. Dans ce contexte, les ti-mas qui tendent la main pendant le
carnaval choqueront-ils alors les bien-pensants ?

Halloween, jumeau historique de la toussaint ?

Samain  fête  du  Sidh,  Oiche  Shamhna,  All  Hallow’s  Eve,  la  fête
d’Halloween a eu mille vies dont le fil directeur conduit irrémédiablement
à l’Antiquité  des îles  Anglo-Celtes.  Pour les  peuples  celtes,  le  Samain
marque le  début  de  la  période  sombre  de  l’année,  celle  où  les  nuits
deviennent plus longues que les jours, et propice à une connexion entre le
Sidh (l’Autre Monde), peuplé par les Dieux et la Terre des Hommes. De
fait, cette période est propice aux mythes et à la pratique de la magie.
Cette fête revêt une importance capitale pour les celtes et les Gaéliques
dont la mythologie fait état d’un monde parallèle au leur ou régneraient



les Faies, ou les Tuatha De Danann pour la culture gaélique, sortes de
divinités toutes puissantes au caractère quelque peu versatile. La fête bat
son  plein  pendant  une  semaine  sous  l’autorité  des  druides.  La
christianisation massive de l’Irlande et de l’Écosse, relègue les cérémonies
du Samain à l’état de folklore notamment par une chasse effrénée des
druides  qui  sont  condamnés  pour  hérésie.  La  Toussaint,  vient  alors
prendre la place de la fête mais le mythe, nourri de légende survit et se
nourrit d’autres symboles tel que celui de Jack-O’-Lantern, la citrouille
creusée et éclairée depuis l’intérieur par une bougie. La fête d’Halloween
serait tombée dans l’oubli, comme la majorité des cultes celtes, sans la
Grande Famine qui  sévit  en Irlande entre 1845 et  1851 poussant des
milliers  d’Irlandais  vers  les  États-Unis,  mais  aussi  au  Canada,  et  en
Australie.  Toutefois,  elle  fut  largement  déformée,  par  la  réduction  du
temps de fête à la seule nuit du 31 octobre. D’une fête de réconciliation,
de  communion  avec  les  divinités,  elle  devint  la  fête  des  créatures
mythiques de la nuit, vampires, goules, loups-garous, sorcières. Elle se
transforma en fête de la peur pour les enfants se déguisant pour aller
chercher  des  bonbons  en  porte-à-porte  et  fut  ainsi  commercialisée  à
grande échelle par la puissance marketing américaine. Mais Halloween
c’est clair est loin, très loin, de nos pratiques culturelles.

Quand les morts se mêlent aux vivants

Cimetière de nuit

Dans une société créole, post-esclavagiste, la dimension de la fête de la
Toussaint dépasse la simple fête catholique. ” Nous avons créo lisé la
Toussaint avec le respect non pas d’une, mais de deux journées de fête,
avec la fête des défunts le 2 novembre. Pendant cette période, notre vision
de la mort se manifeste. Ici, les morts ont un pouvoir, ils ne partent pas, ils
voyagent. C’est très différent de la conception occidentale ou la mort est
toujours  une  surprise.  Traditionnellement,  la  mort  n’éloigne  pas,  elle
réconcilie  et  rapproche la  famille  ”  selon l’historien Franck Garin.  La
Toussaint permet donc aux morts de rapprocher les vivants. Ainsi pour un
moment, ils reprennent leur place dans la famille qui les a accueillis de
leur vivant. Mieux, par le cérémonial, il devient le centre de sa famille. Le



nettoyage de la tombe, le remplacement du marbre, la reprise du nom du
défunt sur la sépulture, la reprise de ciment, tout cela pour qu‘il conserve
son identité et par là même rappelle la leur à ses proches. ” La Toussaint
c’était surtout une occasion de revoir toute sa famille. Car si au fur et à
mesure des alliances et des déménagements les membres s’éloignaient, la
Toussaint c’était le seul moment où tout le monde pouvait se revoir, se
souvenir, commémorer et parfois même se réconcilier. Le lien familial s’en
retrouvait grandi ” continue l’historien. Au-delà de la dimension familiale,
la fête détient aussi une dimension cultuelle et mystique. La célébration de
l’idée que la mort est un passage naturel de la vie. ” Les Guadeloupéens
ont toujours regardé la mort droit dans les yeux, sans en avoir peur. Ma
grand-mère a tout préparé, elle savait même quel arbre il fallait couper
pour  en  faire  son  cercueil  ”  révèle  l’enseignant  spécialiste  du  créole
Hector  Poullet.  Une  lucidité  face  à  la  mort  certainement  due  aux
conditions de vie difficiles qui ont régné en Guadeloupe jusqu’à il  y a
cinquante ans. Pourtant depuis quelques années, la Toussaint observe un
net recul de ses pratiques. De nombreuses familles délèguent l’entretien
des  tombes  à  des  jeunes  en  quête  d’un  petit  revenu  de  vacances.
Symptôme flagrant de l’entrée de la Guadeloupe dans la société moderne
occidentale, vivant dans un fantasme d’éternité en niant vieillesse et mort.

Toutes les Toussaints et tous les  défunts

Le recueillement des proches autour de leur défunt emprunte plusieurs
formes, toutefois avec la lumière pour fil  directeur. L’illumination joue
plusieurs rôles. Dans un premier temps, c’est une façon de commémorer
pour ceux qui ne peuvent pas se déplacer jusqu’au cimetière. On allume
alors  autant  de  bougies  qu’il  y  a  de  morts  à  célébrer.  Ensuite,
l’illumination va bien entendu sur la tombe du défunt. Beaucoup ont les
images des cimetières brillants de mille feux le 1er novembre. Les marins
et ceux qui sont morts en mer ont aussi droit à leurs illuminations dans
des  petites  chapelles  de  littoral.  Ces  lumières  ont  une  signification
particulière. Elles sont censées guider les défunts errant vers leur lieu de
repos. On retrouve d’ailleurs se rôle de la lumière dans la légende de Jack
O’Lantern cet Irlandais, maréchal-ferrant avare et ivrogne qui au bout de
plusieurs tours fait au diable avait été condamné à errer à sa mort, un
bout de charbon incandescent dans un navet creusé pour toute lanterne.



Pour les Indiens et les derniers Congo arrivés en Guadeloupe, la Toussaint
revêt aussi un symbole de réconciliation et de respect du défunt. En plus
de quelques lumières,  dans les  cimetières hindous,  les  tombes étaient
couvertes de boissons et de mets divers en l’honneur du mort.

Novembre, mois de la mystique

La Toussaint donne aussi le top départ à toutes sortes de magies et de
quimbwa commandées par des familles en détresse. Les fanatiques de
l’occulte  estiment  que  les  morts  sont  réellement  présents  et  peuvent
devenir leurs alliés dans l’au-delà. C’est l’occasion de leur mettre sur les
épaules toutes sortes de taches aux motivations plus ou moins claires.
Dans le cimetière de Pointe-à-Pitre. La tombe du général Bouscaren est
depuis de nombreuses années le symbole de cette forte activité occulte. ”
Lè yo baw on kout’ lespwi a Bouscaren ou ni sa pou ay di ! ” plaisante la
tradition populaire. Mais, il n’est pas le seul. D’une manière générale, ce
sont toutes les tombes de notables qui sont visées. Les méthodologies sont
variées. C’est l’occasion de confier l’âme de quelqu’un à un mort soit pour
sérieusement empêcher son activité, soit pour tout simplement mettre fin
à  sa  vie.  D’autres  préfèrent  noter  sur  des  parchemins  l’objet  de  leur
demande et le glisser dans les caveaux de notables – bien entendu après
profanation – celui-ci devenant une sorte de boîte mail de l’au-delà. Si ces
deux  options  semblent  trop  rébarbatives,  reste  tout  de  même
l’étourdissement du mort, après avoir cassé sur sa tombe une bouteille de
rhum… pour quel  usage précisément ?  Seuls les connaisseurs vous le
diront. Quoi qu’il en soit, c’est une période où les fossoyeurs redoublent
d’attention. Plusieurs tombes ont fait l’objet de profanation au cimetière
de  Pointe-à-Pitre.  D’ailleurs,  la  tombe  dudit  Bouscaren,  probablement
fatiguée des assauts occultes se dégrade de plus en plus.

Lapwent : un patrimoine funéraire et historique



La tombe du Consul de Suau est l’une des plus
vieilles tombes du cimetière de Pointe-à-Pitre et
l’une  des  plus  dégradée.  Mais  elle  abrite  la
dépouille de Monsieur de Suau né à Bordeaux. Il
était  à  l’époque  Consul  pour  l’Amérique.  Il  est
décédé lors du tremblement de terre de 1843. Bien
que la tombe soit en piteux état, la famille de Suau
a acheté la concession à perpétuité, toutefois ses
membres n’habitent plus Adolphe Sidambarom fût
un des  nombreux commerçants  à  profiter  de la
bonne santé économique du port de Pointeà-Pitre.
Proche des parents de Henry Sidambarom, il prit
comme employé le jeune Henry pendant quelques
années Sa sépulture abrite donc tous les membres
de  sa  famille  et  donc  la  branche  pointoise  des
Sidambarom.  Hebdomadaire  d’information  du  1
Pointe-à-Pitre et on ignore si le nom a subsisté



C’est  certainement  la  tombe  la  plus  courue  de
cimetière. Gabriel Buscaren né en 1832 était un
militaire qui a participé à la conquête de l’Algérie
aux côtés du général Thomas-Robert Bugeaud. Il a
fini sa vie en Guadeloupe, mais personne ne sait
exactement les raisons qui ont motivé sa venue.
Toutefois,  mystérieusement,  sa tombe fait  l’objet
d’un  culte  fervent.  On  y  pratique  des  actes  de
magie.  Les  profanations  à  répétition  et  la
décapitation  de  son  buste  causent  une  grande
dégradation de sa sépulture

La  tombe  de  Jean  Hégésippe  Légitimus  a  été
érigée  à  l ’entrée  du  c imetière  après  le
rapatriement  de  son  corps.  Il  est  l’un  des
personnages politiques de la ville et à bénéficier
d’une  prise  en  charge  de  l’organisation  et  du
placement de sa sépulture par la ville en raison de
son  parcours  exemplaire  et  du  rôle  politique
majeur  joué  à  la  fois  en  Guadeloupe  et  dans
l’Hexagone. Il siégea à l’Assemblée nationale aux
côtés de Léon Blum



La  sépulture  de  Paul  Norlieux,
mulâtre  natif  de  Grand-  Bourg
possède  l’un  des  plus  beaux
b u s t e s  d u  c i m e -  t i è r e .
Charpentier  de  profession,  il
ava i t  mené  une  car r i è re
florissante qui a fait de liu un des
plus grands notables de Marie-
Galante puis de Pointe-à-Pitre. A
sa mort, sa situation financière a
permis à sa veuve l’organisation
d’une  grande  cérémonie  et  la
commande d’un buste en marbre
à son effigie.

Adolphe Sidambarom fût un des
nombreux  commerçants  à
profiter  de  la  bonne  santé
économique du port de Pointeà-
Pitre.  Proche  des  parents  de
Henry  Sidambarom,  i l  prit
comme employé le jeune Henry
pendant  quelques  années  Sa
sépulture  abrite  donc  tous  les



membres de sa famille et donc la
b r a n c h e  p o i n t o i s e  d e s
Sidambarom

Gabriel  Michineau,  un  des
notables  dont  le  nom n’est  pas
bien connu mais qui a permis de
grandes choses. Sur le buste de
ce  pharmacien  est  gravé  «  A
Gabriel  Michineau,  la  mutualité
reconnaissante.  »  Il  a  en  effet,
permis  à  plusieurs  femmes  de
milieu populaire de cotiser pour
leur santé ou leur retraite.  Son
initiative a donné naissance à la
structure  «  Sou  des  Dames  »
don t  i l  a s suma i t  l a  v i ce -
présidence.  Ce  fut  une  des
p r e m i è r e s  a s s o c i a t i o n s
mutualistes  pour  les  femmes
montées  avant  la  première
Guerre  Mondiale


